# POTHEHOKNE ENAPYNAMBLE

# вещомости

ЕЖЕМЕСЯЧНАЯ ГАЗЕТА ГРОДНЕНСКОЙ ЕПАРХИИ

ОСНОВАНА В 1901 Г. ВОЗОБНОВЛЕНА В 1992 Г.

Архиепископ Артемий принял участие в мероприятиях по случаю визита Святейшего патриарха Кирилла в Беларусь



20-22 июня Святейший Патриарх Кирилл посетил Беларусь с пастырским визитом. Архиепископ Гродненский и Волковысский Артемий, в числе остальных епископов Белорусского Экзархата,

сопровождал Предстоятеля Русской Церкви на всех мероприятиях, запланированных программой визита. Среди прочих мероприятий, за эти несколько дней Его Святейшество принял участие в церемонии

Предстоятеля возложения венка к Монументу на всех Победы, возглавил освящение панированных Духовно-образовательного ита. Среди центра, а в ночь на 22 июня гий, за эти совершил заупокойную литию Святейшество в Николаевском гарнизонном в церемонии соборе Брестской крепости.

«Запятье» князя Владимира, или как стал христианином жестокий язычник?

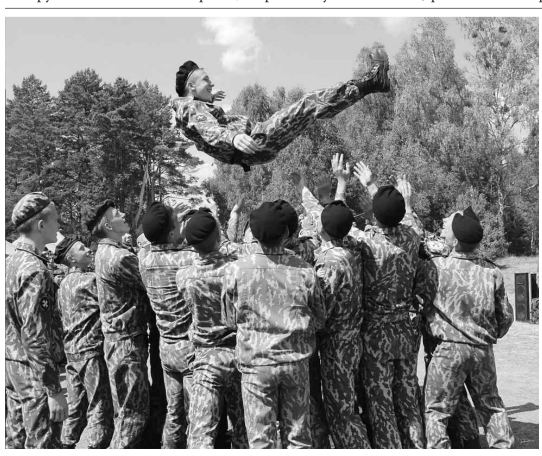
CTP. 6

### Царица Южная Образ и легенды

CTP.7

Иконография святых апостолов Петра и Павла

CTP.8



# Итоговые летние сборы православных военнопатриотических клубов

7 июля 2015 года, недалеко от деревни Щенец Щучинского района Гродненской области, состоялось завершение итоговых летних сборов православных военно-патриотических клубов.

Уже на подъезде к лагерю понимаешь, что здесь собрались люди дисциплинированные и серьеные – блокпост на въезде

охраняют двое суровых пацанов с автоматами, пусть и с не совсем настоящими. Ребята смотрят на нас с подозрением. Сообщаем, что мы из епархиальной прессы и парни связываются со штабом по рации. Штаб дает добро на въезд на территорию лагеря, ребята нам улыбаются и напряжение спадает!

ПОДРОБНЕЕ НА СТР. 6

### ПРА ПАРАЛІЗАВАНАГА

#### Пропаведзь у Нядзелю 6-ю пасля Пяцідзесятніцы



Сёння на Літургіі мы чулі апавяданне пра тое, як Гасподзь наш Іісус Хрыстос ацаліў паралізаванага чалавека. Пры гэтай страшэннай хваробе чалавек, які не здольны самастойна паварушыць ні адной часткай цела, становіцца абсалютна бездапаможным і цалкам, нават у дробязях, залежыць ад людзей, якія яго даглядаюць. Самая дробная нядбайнасць ці неахайнасць у адносінах да хворага, магчыма, нават і не заўважаная імі, можа глыбока пакрыўдзіць чалавека.

Людзі, якія прынеслі паралізаванага да Збавіцеля, відавочна, ставіліся да яго з любоўю (магчыма, ён быў іх сваяком ці сябрам) і жадалі яму ўсяго самага лепшага. І вось яны ў надзеі на тое, што хворы атрымае ацаленне, знайшлі магчымасць прынесці яго да Хрыста. Дзеля веры тых людзей, якія яго прынеслі, Гасподзь сказаў яму : «Мацуйся, сыне! Даруюцца табе грахі твае» (Мф.9:2).

Гасподзь дасылае Сваю міласэрнасць на жыццё ўсяго чалавека. Ён гаворыць пра тое, што там, дзе знішчаны грэх самая галоўная хвароба чалавека, там лёгка ацаліць і хваробу цела. Гасподзь убачыў веру тых людзей, якія прынеслі да Яго паралізаванага, і па гэтай веры даў дараванне грахоў і ацаленне ад хваробы яму самаму. Тут вера адных прыцягвае благадаць Божую да другіх. Душы тых, якия прынеслі хворага, праз веру становяцца здольнымі да прыняцця благадаці, але, маючы чалавекалюбства і спачуванне да душы хворага, яны на яе праводзяць ток гэтай благадаці і становяцца ўдзельнікамі даравання грахоў паралізаванаму і яго ацалення. Так усталёўваецца сувязь паміж душамі людзей і ўзаемная падтрымка іх у справе выратавання, вядомая кожнаму, хто

жыве духоўным жыццём. Таму трэба клапаціцца адзін пра аднаго, просячы ў сваіх малітвах усякага дабра ўсім, хто побач з намі.

Царква – адзінае Цела Хрыстова. І калі ў чалавечым целе ўсё органы і сістэмы органаў нармальна функцыянуюць і ўзаемадзейнічаюць, то арганізм хутка спраўляецца з захворваннем. Так і людзі, аб'яднаныя ў Богу любоўю, маюць бязмежныя магчымасці дапамагаць адзін аднаму. Тут усё залежыць ад іх саміх. Вось што значыць – прыйсці да Хрыста.

Сённяшняе Евангелле, як заўсёды, прымушае нас задумацца пра тое, што адбываецца асабіста з кожным з нас і што адбываецца сёння з нашым народам. Відавочна, што і вызваленне нашай Бацькаўшчыны з палону бязбожжа здзейснена Госпадам не па нашым кволым малітвам, а дзякуючы несупыннаму заступніцтву і хадайніцтву за народ старажытных падзвіжнікаў і новых мучанікаў за веру.

Аднак, што можна было б сказаць пра такога паралізаванага чалавека, які і пасля свайго ацалення ад хваробы ўпарта застаўся б ляжаць на сваім ложку і патрабаваў бы, каб яго па-ранейшаму кармілі з лыжачкі, умывалі і прычэсвалі? Ці не палічыў бы Гасподзь такога чалавека нявартым таго цудоўнага ацалення, якое адбылося з ім? І мы з вамі вельмі марудна і павольна, быццам бы не хочучы, уздымаемся сёння з ложка духоўнага амярцвення і нібы не чуем словы Збавіцеля: "Устань і ідзі". Вось таму і працягваюць скалынаць краіну духоўныя і эканамічныя немачы.

Тая спаралізаванасць, паралюш, якім ахоплены і разбіты наш народ, ёсць толькі сімптом, – гаворыць сёння Хрыстос, – той хваробы, якая называецца грахом. Але ў нашага хворага народа няма сіл самому прыйсці да Хрыста. Што ж рабіць?

Па-першае, Царква заклікае да таго, каб яна зрабілася здольнай панесці народ на сабе, на сваіх плячах да Хрыста. Для гэтага неабходна мець спачуванне да іншых людзей.

І, па-другое, сам народ павінен быць здольным, як і той паралізаваны чалавек не супраціўляцца. Дзе ўзяць гэты давер да Царквы Хрыстовай у народа, які ў пераважнай большасці сваёй сёння няверуючы? Трэба клапаціцца пра тое, каб наш народ не страціў сваю ўласцівую яму ад прыроды здольнасць быць народам, у якога яшчэ жывое сумленне і пачуццё сораму. Калі мы з сапраўдным пакаяннем у грахах даверымся таму, што здзяйсняе з намі ў Царкве Гасподзь і Яго святыя, тады адбудзецца цуд ацалення.

Хацелася б спыніцца і на іншым вельмі

важным моманце, на які мы не адразу звяртаем сваю ўвагу, калі чытаем або слухаем гэты евангельскі ўрывак. Гэтым момантам з'яўляецца тая непахісная воля людзей, якія, нягледзячы ні на якія цяжкасці, імкнуцца да мэты, пастаўленай перад імі. А мэтай іх было выздараўленне хворага сябра. І паглядзіце, яны ідуць да Хрыста, але падысці да Яго не маюць магчымасці. Але гэтыя людзі не адмаўляюцца ад задуманага. Не маючы магчымасці прайсці праз дзверы і вокны, яны ўздымаюцца на дах, разбіраюць яго і ўсё роўна дасягаюць сваёй мэты.

І ў нашым духоўным жыцці таксама павінна быць так: вызначана мэта, а мэтай нашага духоўнага жыцця з'яўляецца наша выратаванне, і ўсе намаганні павінны быць скіраваны на дасягненне гэтай мэты. І часта вельмі працяглы адрэзак часу, цэлае жыццё неабходна ісці гэтым шляхам, няспынна набліжаючыся да дасягнення вызначанай мэты. Але як бывае ў нашым жыцці? Пачынаем аб нечым прасіць Бога, хаця б пра ацаленне ад той жа хваробы, старанна молімся дзень, два – і праз некаторы час астывае наша сэрца, згасае агонь нашай малітвы – смутак і адчай запаўняюць нашу душу.

А вось сённяшні прыклад, узяты з Евангелля, гаворыць нам, што наша вера не павінна згасаць. І калі ёсць у дасягненні нашай духоўнай мэты нейкая перашкода ў адным, то мы павінны паспытаць свае сілы крышку ў іншым, спрабуючы пераадолець гэтую перашкоду, і не спыняцца да тае пары, пакуль наша мэта не будзе дасягнута. Штодзённа, хай невялікімі крокамі – але наперад!

Толькі тады можна спадзявацца на вынік праз пэўны час, але пры той умове, што наша воля будзе суладна з воляй Божай. Апостал Павел у пасланні да Рымлянаў, якое мы чулі сёння падчас Літургіі, павучае нас: "У руплівасці не слабейце; духам успалымляйцеся; Госпаду служыце; суцяшайцеся надзеяю; у горы будзыце цярплівыя, у малітве трывалыя" (Рым. 12; 11,12).

Мы не павінны шукаць чагосьці звышнатуральнага, таму што Гасподзь заўсёды, нават калі мы знаходзімся ў цяжкіх жыццёвых абставінах, жадае нам аднаго, таго, што пойдзе на карысць нашай душы, – яе ачышчэння і ацалення, даравання і адпушчэння грахоў, а праз гэта – вечнага блажэннага жыцця. Не будзем шукаць цудаў, не будзем шукаць знешняга пацвярджэння праўдзівасці нашага вучэння. Будзем шукаць гэтага пацвярджэння толькі ўнутры сябе, таму што ачышчэнне душы і дараванне грахоў для сапраўднага хрысціяніна такія ж відавочныя, як і яўны, бачны цуд. Духоўнае жыццё не ёсць нешта абстрактнае і эфемернае, пра

што нельга сказаць нічога канкрэтнага. Гэта памылкоўнае меркаванне нявопытных і малаверных людзей. Сапраўды веруючы чалавек жыве духоўным жыццём і кіруецца ў ім сваёй верай. Ён бачыць шматлікія і рэальныя змены, якія адбываюцца ў ім пад уздзеяннем благадаці Божай, што ачышчае яго ад страсцей або паслабляе іх, а таксама захоўвае ад уплываў злой сілы, якая спакушае яго на той ці іншы грэх. Наша жыццёвая задача – зрабіць сваё ўнутранае духоўнае жыццё плённым і пазбаўленым усякай няпраўды супраць закону Божага, каб наша ўнутраная духоўная немач ацалілася пад уздзеяннем благадаці Божай, каб мы сталі людзьмі, якім ўжо не патрэбна дапамога іншых, духоўна больш здаровых за нас людзей, і якія здольныя дзейнічаць самастойна.

Пакуль існуе Праваслаўная Царква, а яна будзе існаваць да сканчэння свету, у ёй будуць святары, якія ад імя Госпада Іісуса Хрыста будуць дараваць грахі людзям пры ўмове іх шчырага пакаяння. І няма на зямлі нідзе іншага такога месца, дзе чалавек мог бы атрымаць дараванне грахоў і ацаліць сваю душу. Але не будзем забываць пра тое, што неабходны і нашы ўласныя намаганні, каб нам атрымаць дараванне грахоў і душэўную палёгку. Мы павінны не толькі прасіць святара, каб ён памаліўся за нас на малебне або літургіі ці падчас споведзі, але і самі павінны звяртацца да Таго, Хто адзіны мае ўладу дараваць грахі, – да Госпада Іісуса Хрыста, каб Ён памілаваў нас, – і Ён здзейсніць з намі

Мы павінны заўсёды каяцца, заўсёды прасіць Міласэрнага, Усяміласцівага Госпада Іісуса Хрыста даць нам дараванне грахоў – тады мы будзем адчуваць і ад Таінстваў большую карысць, у параўнанні з тым, калі б мы не прымушалі сябе да штодзённага і, можна сказаць, бесперастаннага пакаяння. Вось пра гэта мы павінны памятаць.

Наша збаўленне і выратаванне адбываецца не толькі дзякуючы тым Таінствам і абрадам, якія існуюць у Царкве, але і дзякуючы нашай ўласнай стараннасці і, галоўным чынам, нашаму пакаянню.

Гасподзь кранецца ўсякага нядбайнага, чэрствага і, магчыма, захопленага штодзённаю побытавай мітуснёю чалавека. Галоўнае, каб ён шчыра імкнуўся да праўды Божай. Калі Гасподзь наблізіцца да нас, і мы адчуем у сваёй душы тое, што адчуваў паралізаваны, — мы ацалімся ад сваіх духоўных немачаў і будзем здольныя да выканання справаў дабра, любві і міласэрнасці. Як той паралізаваны, які змог узяць свой ложак і пайсці дадому, так і мы паздаравеем і зможам выконваць евангельскія запаведзі. Амінь.

#### Хроника

## В Гродненском государственном музее истории религии прошло мероприятие «Похвала Святому Владимиру»

26 июня 2015 года в Гродненском государственном музее истории религии прошло мероприятие «Похвала Святому Владимиру», посвященное 1000-летию со дня преставления святого равноапостольного великого князя Владимира – Крестителя Руси. Примечательно, что его проведение совпало с привозом в Гродно святых мощей князя Владимира. На праздник пришли прихожане гродненских храмов, ветераны труда и Великой Отечественной войны.

В торжестве приняли участие представители духовенства Гродненской епархии – протоиерей Михаил Велисейчик, клирик храма блаженной Ксении Петербургской, и иерей Андрей Яворец, клирик Свято-Владимирской церкви. Протоиерей Михаил Велисейчик рассказал о жизни и трудах святого Владимира и его главном подвиге -Крещении Руси, на века предопределившем исторические и духовные судьбы Русской Церкви и православного народа.

Иерей Андрей Яворец представил мультимедийную презентацию, с помощью которой рассказал историю Свято-Владимирского храма и познакомил с жизнью прихода в честь Святого равноапостольного князя Владимира в настоящее время. Поздравить с юбилейной датой гостей праздника пришли хор Свято-Владимирской церкви (регент Татьяна Князева) и камерный хор ГУК «Гродненская капелла» под руководством заслуженного деятеля культуры Республики Беларусь Ларисы Иконниковой.

Все пришедшие воздать хвалу святому князю Владимиру посетили построенную к юбилейной дате выставку «Познал я истинного Бога» из фондов Гродненского государственного музея истории религии. Теплая камерная атмосфера праздника не оставила равнодушным никого из присутствующих.

Ирина ОХОТНИЦКАЯ, научный сотрудник УК «Гродненский государственный музей истории религии»

# В Гродно состоялся Крестный ход в честь Собора Всех Белорусских Святых



21 июня 2015 года в городе Гродно прошел традиционный крестный ход в честь Собора Всех Белорусских Святых. Прихожане и духовенство всех городских храмов, вместе с паломниками из других приходов Гродненской епархии в этот день с молитвенными песнопениями проследовали от своих храмов к храму в

честь Собора Всех Белорусских Святых города Гродно.

По прибытию многочисленных участников крестного хода на место в храме была совершена Божественная литургия, которую возглавил настоятель храма, секретарь Гродненской епархии митрофорный протоиерей Анатолий Ненартович.

### На месте будущего храма в микрорайоне «Ольшанка» освятили поклонный крест



ненцев собралось сегод- по случаю освящения поня, 5 июля 2015 года, на клонного креста на ме-

Несколько сотен грод- торжественный молебен

ридона Тримифунтско-

Молебен и чин освящения поклонного креста возглавил секретарь Гродненской протоиерей епархии Анатолий Ненартович. В богослужении также приняли участие настоятели и клирики храмов города Гродно.

По окончании молебна отец Анатолий обратился к собравшимся с проповего города с сегодняшним значимым событием. Крест, по его словам, является постоянным напоминанием о жертвенной самоотдаче, необходимой во всяком добром деле, а также о возможных трудностях на этом пути.

Микрорайон «Ольшанка» вскоре станет одним из крупнейших в городе. Уже сегодня здесь проживают 12 тысяч горожан, а в отдаленной перспективе его население планиру-

сте возведения храма дью. Он поздравил самую ется довести до 75 тысяч в честь святителя Спи- молодую общину наше- человек. Община храма в честь святого Спиридона Тримифунтского, который будет построен на месте освященного сегодня креста, была образована весной 2014. Каждое воскресение в 14:00 на месте строительства церкви совершается заздравный молебен и панихида по усопшим. Настоятелем общины является иерей Андрей Ноздрин.

> Диакон Дмитрий ПАВЛЮКЕВИЧ

# «Запятье» князя Владимира, или как стал христианином жестокий язычник?

28 июля в день памяти святого равноапостольного великого князя Владимира Русская Православная Церковь будет отмечать 1000-летие со дня его преставления С точки зрения обычного человека очень трудно представить, как стал христианином этот грубый и жестокий язычник, приносивший своим богам кровавые жертвы. Что могло привлечь в кротком образе Христа насильника и убийцу, взявшего силой Рогнеду и убившего у нее же на глазах ее отца и братьев? По летописям можно восстановить только внешнюю канву событий. А как произошел внутренний переворот в душе князя Владимира, до сих пор остается загадкой. И в старых учебниках, и в современном мультфильме это невероятное преображение одной человеческой души, с которого началось рождение русского народа, неоправданно упрощают.

#### Железом и кровью

Князь Владимир был незаконнорожденным. Он родился в 962 году от связи Святослава Игоревича с ключницей Малушей. Чтобы получить то, что другим досталось по праву рождения, князь Владимир должен был сделать ставку на жестоней русской элиты, ощущавшей себя наполовину скандинавами. Возмужав и заручившись их военной поддержкой, Владимир в 980 году вернулся домой, отвоевал Новгород, захватил заодно Полоцк вместе с Рогнедою, а затем и Киев, устранив Ярополка.

Преподобный Нестор-летописец свидетельствует о Влади-



кость, изворотливость, силу. Он и князем-то стал случайно — только благодаря своему дяде Добрыне, бывшему воеводой у Святослава. Добрыня предложил князю кандидатуру Владимира для Новгорода, куда ехать никто из старших сыновей Святослава не хотел. Старший, Ярополк, воцарился в Киеве, средний, Олег, — в Древлянской земле, сам же Святослава избрал своей столицей Переяславец на Дунае в Болгарии.

Однако в 977 году позарился на землю Владимира Ярополк, только что умертвивший Олега (Святослав же погиб от рук печенегов еще в 972 году). 15-летний Владимир бежал за море к варягам — и это очень характерно для тогдаш-

мире, что «был он ненасытен в блуде, приводя к себе замужних жен и растляя девиц». У князя Владимира было пять «официальных» жен, а также множество наложниц в разных городах.

Язычество древних русичей освящало блуд, насилие и всякое зло. Идолам приносились человеческие жертвы. Князь Святослав в походе на Болгарию перед сражением за Доростол приказал убить множество младенцев — чтобы сила их чистых душ передалась его воинам. После битвы Святослав умертвил всех пленников — для искупления их кровью павших в бою соплеменников.

Князь Владимир вполне соот-

ветствовал идеалу языческого правителя, являвшегося обычно у древних народов и верховным жрецом. В 983 году состоялся удачный поход Владимира против литовцев-ятвягов. Князь захотел отблагодарить «богов», принеся им в жертву непорочного юношу. Выбор пал на сына варяга Феодора из Греческой земли — Иоанна. Но когда княжеские посланцы пришли к отцу, чтобы забрать у него Иоанна, тот исповедовал себя христианином и не отдал своего сына в жертву «бесам». Владимир страшно разгневался и приказал зверски умертвить Феодора и Иоанна.

#### Странная история

Неожиданно через три года после этого Владимир начинает принимать проповедников других вер: мусульманина, христианина римского обряда, иудея и грека-православного.

И вот здесь князь Владимир представляется в летописи поначалу каким-то апатичным. У мусульман ему нравится многоженство, но он не принимает их воздержания от вина: «На Руси веселие пити, не может без того жити». Отвергнув учение первых трех проповедников, Владимир неожиданно слушает подробную проповедь грека Философа, а затем заявляет о своем горячем желании быть с праведными одесную на Страшном судилище. И вдруг опять как-то вяло говорит: «Подожду еще немного», аргументируя тем, что надо еще узнать о других верах (как будто только что не узнал). Но в то же время дал греку «многие дары и отпустил его с честию великою».

Странная история. Как вообще князь Владимир, только что с яростью расправившийся с христианами, слушает все эти, по его представлению, сказки, оскорбляющие его языческий опыт? Как могли осмелиться приходить к нему проповедники, зная его крутой нрав?

Вывод может быть один: с князем Владимиром что-то произошло. Преподобный Нестор-летописец пишет о том, что Господь послал Владимиру «некое запятье» («запятье» (слав.) — неожиданная остановка, преткновение на привычном пути) — «чтобы он стал христианином, точно так же как Плакида в древности». Евстафий Плакида — святой мученик II века, полководец. Первоначально был язычником, но милосердным и справедливым. Однажды во время охоты олень, за которым гнался Плакида, принял образ Христа, и Господь сказал Евстафию: «Я Христос, Которого ты боготворишь, не зная этого. Иди и прими крещение». Преподобный Нестор пишет: «И так же случилось с Владимиром. Бог явился ему, и он стал христианином».

Как же Бог явился князю Владимиру?

Из Священного Писания мы знаем, что Бог, Дух Святой, таинственно действует в мучениках за веру. В Евангелии от Луки (12, 11-12) Господь увещевает апостолов: «Когда же приведут вас... к начальствам и властям, не заботьтесь, как или что отвечать, или что говорить, ибо Дух Святой научит вас в тот час, что должно говорить». Деяния Апостолов в повествовании об убиении архидиакона Стефана (см. Деян. 6, 15; 7, 55), множество житий святых рассказывают о том, что сами мучители порой ощущают или непосредственно видят присутствие Божие в страданиях святых мучеников. Ведь страдания их таинственно соелиняются со страданиями Самого Господа Иисуса Христа, а их смерть — с Его смертью и воскресением.

Здесь мы склонны предположить, что преподобный Нестор, говоря о «запятии» князя Владимира, подразумевал, что Христос таинственно открылся князю Владимиру в страданиях Феодора и Иоанна, наших первых мучеников. Явление Божие всегда дает человеку почувствовать радость иной, настоящей жизни, ее полноту и силу. И вот князь Владимир почувствовал, что мученики соединяются с этой радостью и силой, а он от нее совершенно от-

вержен и погибает.

В этот момент проявились и все определившиеся ранее предпосылки обращения князя Владимира: влияние его бабушки, святой княгини Ольги, нескольких его жен-христианок и друга детства норвежского конунга Олава, а вместе с тем его собственные угрызения совести.

История о норвежском княжиче Олаве Триггвасоне малоизвестна. Мы узнаем о ней из древнеисландской саги. Олав со своей матерью скрывался в Новгороде во время междоусобицы. По достижении совершеннолетия он поступил в дружину Владимира. Но после многих лет военных набегов в жизни Олава произошли перемены. Сам Господь явился ему, призвал отправиться в Византию и принять Святое крещение. Когда Олав исполнил это повеление, он вернулся на Русь, чтобы приобщить к вере Владимира. Последний, согласно саге, отверг предложение Олава, тот уехал на родину и в 993-995 годах крестил свой народ, став первым королем Норвегии.

Все эти факторы по-своему значительны, но если бы не было «запятия», так бы и размышлял князь Владимир о них всю свою жизнь. После же убиения Феодора и Иоанна создалась парадоксальная ситуация: князь Владимир принялся искать христиан, чтобы побольше узнать от них об их вере, о Христе, христиане же всячески прятались от него, продолжая видеть в нем гонителя.

Естественно, после «запятия» князь Владимир больше не участвовал в языческих обрядах и жертвоприношениях, хотя страсти, как мы видели, продолжали порой им владеть.

Охлаждением Владимира к язычеству воспользовались соседи Руси, хотевшие видеть сильного русского князя своим другом. Для этого и были присланы ко Владимиру разнообразные проповедники. Но князь Владимир их не слушал: Христос уже открыл ему Себя.

Занятно то, что только гре-

ки, никак не страдая от набегов Владимира, по всей видимости, не обращали его. Во исполнение статей договора 971 года о союзничестве (заключенного с Византией Святославом, отцом Владимира) они хотели заручиться поддержкой русских в борьбе с мятежной Болгарией. Византиец Философ, скорее всего, прибыл в Киев в качестве священника, сопровождающего дипломатическую миссию, и переводчика. Возможно, князь Владимир сам настоял на этой беседе: в течение трех лет он безуспешно искал скрывавшихся от него христиан, теперь же христианский священник сам пришел к нему! Наконецто князь Владимир узнал все о Христе и Евангелии. Однако он так и не крестится. Почему?

5

Мудрый Философ мог удержать его, напоминая, что необходимо подготовить народ, чтобы крещение Владимира не вызвало слепого подражания ему ради политической выгоды или, наоборот, не привело к бездумному отторжению. Народ должен подробно узнать о вере, и тогда князю будет приличнее окреститься вместе со всеми. Однако еще один древний писатель, живший ближе Нестора-летописца ко времени событий — речь идет о монахе Иакове, — пишет в своей «Памяти и похвале русскому князю Владимиру», что тот крестился в 987 году, то есть сразу после проповеди Философа. Как это объяснить?

Князь Владимир мог настоять на том, чтобы Философ все-таки его крестил — так велико было его желание избавиться от грехов и быть вместе со Христом. Философ же нашел, по всей видимости, следующее решение: он предложил Владимиру принять первое или неполное крещение — так называли тогда оглашение. Он объяснил, что при совершении этого чина из человека уже изгоняется злой лух и оглашенный становится «новоизбранным воином Христа Бога нашего». В последующей устной передаче событие оглашения вполне могло превратиться в полное крещение, что и зафиксировал Иаков.

Далее князь Владимир созвал бояр своих и старцев градских (выборных городских старост) и рассказал им о посланниках, предлагавших принять ему каждый свою веру. Вместе постановили послать в земли проповедников десять «славных и умных» избранных мужей, чтобы они посмотрели, у кого из них вера всетаки лучше.

Понимал ли Владимир, что рискует: вдруг выберут не Православие?

Я думаю, что, зная русского человека, князь Владимир не сомневался, что изберут веру греков: он ведь чувствовал, что она только одна по-настоящему передает присутствие Бога, открывшегося ему. И русский человек почувствует это, как он в свое время почувствовал. И действительно, попав в 987 году в Грецию, в храм Святой Софии в Константинополе, русские изумились: «Ввели нас туда, где служат они Богу своему, и не знали — на небе или на земле мы: ибо нет на земле такого зрелища и красоты такой, не знаем, как и рассказать об этом, — знаем мы только, что пребывает там Бог с людьми».

Фольклорные и этнографиче-

Константина Варда Склир. Под угрозой оказывалось само существование христианской империи. Одна армия византийцев разгромлена болгарами, другая перешла на сторону мятежников. Единственная надежда — на князя Владимира.

Обратно в Киев в срочном порядке отправляется посольство во главе с митрополитом Феофилактом. Ему удается договориться с Владимиром о помощи. Но Владимир просит руку царской сестры Анны. Породнившись с императорами, Владимир планирует ввести свою страну в семью цивилизованных народов.

Феофилакт пытается вразумить Владимира, говоря о том, что для него брак с царевной невозможен, ведь он язычник. И вдруг с ужасом узнает, что Владимир уже давно принял оглашение сту и... не находит ее. Армянская летопись утверждает, что Феофилакт привозит «подложную невесту» (по всей видимости, актрису), Владимир распознает обман и убивает его. Некоторые факты заставляют нас считать, что Феофилакта просто арестовывают (а впоследствии он будет первым русским митрополитом).

Но так или иначе вероломные действия греков приводят Владимира в ярость, он забывает о том, что он почти христианин и захватывает ближайший греческий город — Херсонес (по-славянски Корсунь), откуда посылает ультиматум грекам. Владимир требует отдать за него царскую сестру, иначе он подвергнет Константинополь разорению. Цари отвечали, что могут выдать сестру только за христианина. Владимир сообщает о своей готовна высоте: он переиграл хитрых греков. Но как христианин он не состоялся, отдавшись чувству мести, он снова погрузился в пучину страстей. Не кто иной, как царевна Анна, советует ему в этот момент покаяться и креститься. Князь следует ее совету, нисходит в крещальную купель и исцеляется. Увидев это, крестились многие из его дружинников.

Вместе с исцелением тела происходит исцеление души. Дальнейшая жизнь князя показывает нам, что из купели выходит совсем другой человек.

#### Слуга нищим

Двадцать пять лет христианского правления Владимира надолго запомнились нашему народу. Трудно призвать к святости целый народ, но князь Владимир попытался это сделать: не посредством красивых слов или принуждения, но личным примером. Он попытался дать почувствовать людям силу христианской любви.

Князь Владимир поставил своей целью утолить всякую нужду по всей земле Русской. Каждое воскресенье он устраивал в своем дворце — там, где раньше шумно пировала дружина, пиры для нищих и нуждающихся. Предание говорит о том, что князь сам прислуживал на таких пирах. Всем нищим и убогим Владимир повелел приходить к нему на двор в любое время, чтобы кормиться, одеваться и просто отдыхать. По Киеву ездили телеги с провизией. Приставленные к ним государевы слуги ходили по дворам и справлялись, кто еще остался не накормлен, нет ли больных, немощных, которые сами не могут добраться до княжьего двора.

И по всей Руси рассылал князь Владимир различную милостыню. Все силы и все средства государственной казны князь Владимир употреблял на то, чтобы показать, что у русского православного народа «одно сердце и одна душа», «все общее», как об этом говорится в Деяниях Апостольских о жизни первых христиан (см. Деян. 2, 44; 4, 32).

В народной памяти князь Владимир остался Владимиром Красное Солнышко. Это говорит о том, что его горячий призыв к милосердию и любви, к святости на основании личного примера был воспринят народом.

> Православный журнал "Нескучный сад"



Осада Корсуня (Херсонеса) войском князя Владимира. Миниатюра из Радзивилловской летописи. 13 век.

ские исследования свидетельствуют о том, что русские люди до крещения верили в существование счастливого царства, в котором нет горя и нужды, где царствует правда. После посещения Константинополя многие уверовали в то, что счастливое царство найдено. Весть об этом облетела все веси Русской земли и сыграла роль своеобразного оглашения.

#### Расчет и страсть

Между тем, пока десять русских мужей были в Константинополе, в империи произошли новые заговоры и мятежи. На Востоке объявился давний враг царствующих императоров Василия и и готов креститься хоть сейчас. ности креститься. Скрепя сердце Феофилакт заключает военное соглашение, по которому русский князь обязывается помочь в борьбе с мятежниками, а греческая сторона выдать за него невесту царского

Шеститысячный отряд русских воинов отправляется в Грецию (мы знаем об этом от армянского летописца Асохика). В течение 988-989 годов они разбивают мятежников. Русь спасает Византию от гибели.

Пока же до разгрома мятежников еще далеко, Владимир, по свидетельству монаха Иакова, едет к порогам Днепра встречать обещанную Феофилактом неве-

Греки вынуждены пойти на попятную. Они присылают не помнящую себя от горя Анну. Только желание помочь родине заставляет ее решиться на позорное, с точки зрения греков, замужество. Желая скрыть этот позор, все греческие летописи того времени хранят полное молчание о крещении князя Владимира и о крещении Руси. Лишь только более поздние источники начинают говорить об этих событиях.

Неожиданно в момент приезда невесты князь Владимир слепнет. Летописец считает это «Божиим строеньем». Да, как политик и государственный муж князь Владимир оказался

# Итоговые летние сборы православных военно-патриотических клубов

7 июля 2015 года, недалеко от деревни Щенец Щучинского района Гродненской области, состоялось завершение итоговых летних сборов православных военно-патриотических клубов.

Уже на подъезде к лагерю понимаешь, что здесь собрались люди дисциплинированные и серьезные – блокпост на въезде охраняют двое суровых пацанов с автоматами, пусть и с не совсем настоящими. Ребята смотрят на нас с подозрением. Сообщаем, что мы из епархиальной прессы и парни связываются со штабом по рации. Штаб дает добро на въезд на территорию лагеря, ребята нам улыбаются и напряжение спадает!

Въехав на территорию лагеря, мы видим стройные ряды огромных армейских палаток и импровизированный ринг для рукопашного боя, огороженный красной лентой. С экскурсией по лагерю нас проводит руководитель отдела по взаимодействию с вооруженными силами Республики Беларусь (для лаконичности этот отдел называется «военным отделом Гродненской епархии») протоиерей Евгений Павельчук.

- Вот здесь у нас расположение, там столовая, дальше блок хозобеспечения, - рассказывает отец Евгений. – Можно сказать, в этом лагере мы обеспечили полную автономность.

Во всем в лагере заметны следы воинской дисциплины и порядка - палатки выстроены ровными рядами, вдоль различных служб натянуты ленты заграждения. Кажется, что даже дрова в кострах лежат строго по линейке! Глядя на все это, понимаешь: здесь недопустимы расхлябанность и разгильдяйство – здесь мальчишки и девчонки из военно-патриотических клубов Гродненской епархии живут как взрослые, причем как ответственные взрослые, пони-



мающие свои цели и задачи.

К слову, в работе лагерных сборов в этом году принимают участие 5 военно-патриотических клубов епархии:

- клуб «Дружина» при храме Богоявления города Щучина;
- клуб «Славяне» при Свято-Покровском кафедральном соборе города Гродно;
- клуб «Витязи» при Свято-Владимирской церкви города Гродно;
- клуб «Белая Русь» при храме святого благоверного князя Александра Невского деревни Вертелишки;
- и клуб«Братство» при храме в честь Собора Всех Белорусских Святых города Грод-

Отец Евгений рассказал нам о том, что итоговые летние сборы входят в годовую программу обучения военнопатриотических клубов епархии и являются завершением этой программы перед летними каникулами.

- Сборы длятся 9 дней, и в это время мы все живем как полностью автономное воинское подразделение - сами ходим в караулы, сами ходим

на блокпост, в дневальные наряды и наряды по столовой все по распорядку настоящей воинской части, рассказывает отец Евгений. - Следует отметить, что лагерные сборы такого уровня - уникальное явление не только для Гродненской епархии, но и для всей Белорусской Православной Церкви.

- В конце летних лагерных сборов каждый проходит испытание на право ношения черного берета, - продолжает свой рассказ отец Евгений. -Испытание проходит в три этапа. Первый этап - маршбросок на 10 километров. Те, кто проходят этот этап, допускаются ко второму полосе препятствий. Прошедшие полосу препятствий допускаются к третьему этапу - спаррингам. На третьем этапе каждый участник выступает в трех рукопашных боях с такими же, как он, претендентами, а затем выходит на бой с обладателем черного берета.
- К испытаниям допускаются лишь те люди, - подчеркивает отец Евгений, - которые не пропускают занятий клуба в течение года без уважительной причины, регулярно посещают храм и имеют хорошие показатели учебы и поведения в школе.

Следует отметить, что члены клуба, получившие право ношения черного берета, еще в течение 3-х лет наравне с претендентами участвуют во всех этапах испытаний, подтверждая тем самым свое право на его ношение. В этом году первые два этапа испытаний прошли 15 человек и, по прогнозам отца Евгения, лишь двое-трое из них смогут стать обладателями права ношения черного берета.

Но не одними только спортивными мероприятиями исчерпывается жизнь в лагере - ежедневно в лагерь приезжают священники Гродненской епархии, которые проводят беседы с молодежью. Также один священник дежурит в лагере на протя- таний в лагерь прибыли жении целого дня и каждый желающий имеет возможность задать ему свои вопросы. День в лагере начинается и завершается молитвой, также как и каждый прием пищи. А в воскресенье все участники лагеря принимали участие в Божественной литургии, которая совершалась в одной из палаток.

Многие могут спросить а с кем собираются воевать эти мальчишки и девчонки, не используют ли они полученные в лагере знания для

того, чтобы драться со своими сверстниками и обижать слабых?

Следует отметить, что подготовка участников военно-патриотических клубов направлена прежде всего на формирование христианского отношения к людям и предусматривает воспитание в молодых людях потребности помогать людям в трудных ситуациях, защищать слабых и ни в коем случае не выступать в роли того, кто сам первым осуществляет насилие.

Можно сказать, что в военно-патриотических клубах воспитываются ответственные защитники нашей Родины, имеющие при этом не какую-то неопределенную идеологическую мотивацию, но движимые христианским мировоззрением ближнему.

Кроме того, не следует забывать и о том, что все мальчишки, а порой и многие девчонки, в юности тяготеют к забавам, в которых они имеют возможность проявить ловкость, выносливость, дух борьбы и состязательности. Направить подобного рода энергию молодых людей в правильное русло в духе христианской любви и милосердия - одна из основных задач таких клубов.

После окончания испыпредставители районной администрации и военного комиссариата, которые в торжественной обстановке вручили черные береты прошедшим испытания претен-

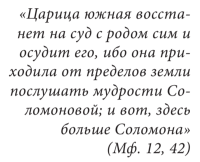
Работа летних итоговых сборов завершилась трапезой у костра, во время которой звучали не только голоса задушевной беседы, но и звуки гитары, сопровождаемые любимыми походными пес-

Александр ШУРСКИЙ

Читая Библию

# ЦАРИЦА ЮЖНАЯ

#### ОБРАЗ И ЛЕГЕНДЫ



Обращаясь к Священному Писанию, нередко можно встретить имена и личности, окутанные тайной и являющиеся загадкой для значительного количества читателей. Одной из таких личностей является Царица Савская, или, как говорит о ней Иисус Христос, Царица южная (Мф. 12, 42).

Имя этой правительницы в Библии не упоминается. В более поздних арабских текстах она зовётся Балкис или Билкис, а в эфиопских легендах — Македа.

Савской царица названа по имени страны, где она правила. Саба или Сава (иногда встречается и вариант Шеба) — древнее государство, существовавшее с конца 2-го тысячелетия до Рождества Христова по конец III века по Рождестве Христовом в южной части Аравийского полуострова, в районе современного Йемена (но имевшее в самом начале своей истории колонию в Эфиопии). Сабейская цивилизация — одна из древнейших на Ближнем Востоке — сложилась на территории Южной Аравии, в плодородном, богатом водой и солнцем регионе, который находится на границе с пустыней Рамлат ас-Сабатейн, по-видимому, в связи с переселением са-



беев из северо-западной Аравии, связанным со становлением трансаравийского «Пути Благовоний». Вблизи столицы Сабы, города Мариба, была сооружена огромная плотина, благодаря чему оказалась орошенной огромная, прежде бесплодная и мертвая территория — страна превратилась в богатый оазис. В начальный период своей истории Саба служила перевалочным пунктом в торговле: сюда поступали товары из Хадрамаута, и отсюда отправлялись караваны в Месопотамию, Сирию и Египет (Ис. 60, 6;

Иов. 6, 19). Наряду с транзитной торговлей Саба получала доходы от продажи благовоний местного производства (Иер. 6, 20; Пс. 71, 10). Страна Сава упоминается в Библии в книгах пророков Исайи, Иеремии, Иезекииля, а также в книге Иова и Псалмах. Впрочем, очень часто некоторые исследователи Библии указывают на расположение Саба не в южной Аравии, но и в северной, а также на территории Эфиопии, Египта, Нубии, и даже в южной Африке Трансваале.

История царицы Савской в Библии тесно связана с израильским царём Соломоном. Согласно библейскому повествованию, царица Савская, узнав о мудрости и славе Соломона, «пришла испытать его загадками». Её визит описан в 10-й главе Третьей книги Царств, а также в 9-й главе Второй книги Паралипоменон:

«И пришла она в Иерусалим с весьма большим богатством: верблюды навьючены были благовониями и великим множеством золота, и драгоценными камнями; и пришла к Соломону и беседовала с ним обо всём, что было у неё на сердце. И объяснил ей Соломон все слова её, и не было ничего незнакомого царю, чего бы он не изъяснил ей.

И увидела царица Савская всю мудрость Соломона и дом, который он построил, и пищу за столом его, и жилище рабов его, и стройность слуг его, и одежду их, и виночерпиев его, и всесожжения его, которые он приносил в храме Господнем. И не могла она более удержаться и сказала



царю: верно то, что я слышала в земле своей о делах твоих и о мудрости твоей; но я не верила словам, доколе не пришла, и не увидели глаза мои: и вот, мне и в половину не сказано; мудрости и богатства у тебя больше, нежели как я слышала. Блаженны люди твои и блаженны сии слуги твои, которые всегда предстоят пред тобою и слышат мудрость твою! Да будет благословен Господь Бог твой, Который благоволил посадить тебя на престол

ный золотом, великолепие которого превосходило любой другой престол того времени. Кроме того, Соломон сделал себе 200 щитов из кованного золота и все сосуды для питья во дворце и в Храме были золотыми. «Серебро во дни Соломона вменялось ни во что» (2Пар. 9, 20) и «превзошел царь Соломон всех царей земли богатством и мудростью» (2Пар. 9, 22). Таким величием, несомненно, Соломон обязан визиту царицы Савской.

поставляется тем, кто не желает внимать мудрости Иисуса: «Царица южная восстанет на суд с людьми рода сего и осудит их, ибо она приходила от пределов земли послушать мудрости Соломоновой; и вот, здесь больше Соломона» (Лк. 11, 31), аналогичный текст приводится и у Матфея  $(M\phi. 12, 42).$ 

Блаженный Феофилакт Болгарский в своём толковании на Евангелие от Луки пишет: «под «царицей южной» разумей, пожалуй,



Руины сабейского храма Бар'ан около сабейской столицы, Мариба

Израилев! Господь, по вечной любви Своей к Израилю, поставил тебя царём, творить суд и правду.

И подарила она царю сто двадцать талантов золота и великое множество благовоний, и драгоценные камни; никогда ещё не приходило такого множества благовоний, какое подарила царица Савская царю Соломону» (3Цар. 10, 2-10).

В ответ Соломон также одарил царицу, дав «всё, чего она желала и чего просила». После этого визита, согласно Библии, в Израиле началось небывалое процветание. В год к царю Соломону приходило 666 талантов, а это около 30 тонн золота (2Пар. 9, 13). В этой же главе описывается роскошь, которую смог позволить себе Соломон. Он сделал себе престол из слоновой кости, обложенПримечательно, что после этого визита многие цари также желали визита к царю Соломону (2Пар. 9, 23).

Среди иудейских комментаторов Танаха существует мнение, что библейский рассказ следует толковать в том смысле, что Соломон вступил в греховную связь с царичего сотни лет спустя был Навуходоносор, рождён разрушивший Храм, построенный Соломоном (а в арабских легендах она уже его непосредственная мать). Согласно же Талмуду, историю о царице Савской следует считать аллегорией, а слова «царица Савская» трактуются как «царство Савское», покорившееся Соломону.

В Новом Завете царица Савская именуется «царицей южной» и противо-

и всякую душу, сильную и постоянную в добре». Указывают, что значение этой фразы таково — в Судный день царица (вместе с упомянутыми ниже у Луки язычниками-ниневитянами, уверовавшими благодаря Ионе) восстанет и осудит иудеев эпохи Иисуса, потому что они имели такие возможности и привилегии, которых не цей Савской, в результате имели эти уверовавшие язычники, но отказались принять их. Как отмечал балженный Иероним Стридонский, осудят не по власти произносить приговор, но по превосходству в сравнении с ними. Превосходство ниневитян и царицы Савской над неуверовавшими современниками Христа подчёркивает и Иоанн Златоуст в своих «Беседах на книгу Матфея»: «потому что они поверили меньшему, а иудеи не поверили и большему».

Также ей была предана

Ряд христианских авторов считает, что приезд царицы Савской с дарами к Соломону является прообразом поклонения волхвов Иисусу Христу. Блаженный Иероним в своём толковании на «Книгу пророка Исайи» даёт следующее объяснение: как царица Савская пришла в Иерусалим послушать мудрости Соломона, так и волхвы пришли к Христу, который есть Божия премудрость. Эта трактовка во многом основывается на ветхозаветном пророчестве Исайи о поднесении даров Мессии, где он также упоминает страну Сава, и сообщает о дарах, аналогичных преподнесённым царицей Соломону: «Множество верблюдов покроет тебя — дромадеры из Мадиама и Ефы; все они из Савы придут, принесут золото и ладан и возвестят славу Господа» (Ис. 60, 6). Новозаветные волхвы также преподнесли младен-

цу Иисусу ладан, золото и

мирру. Родство этих двух

сюжетов даже подчёрки-

валось в западноевропей-

ском искусстве, например,

их могли помещать на од-

ном развороте манускрип-

та, напротив друг друга.

роль «приносящей души»

далёких языческих наро-

дов. Исидор Севильский

писал: «Соломон воплоща-

ет образ Христа, который

воздвиг дом Господень

для небесного Иерусалима

не из камня и дерева, а из

всех святых. Царица с Юга,

которая пришла услышать

мудрость Соломона, долж-

на пониматься как Цер-

ковь, пришедшая из самых

дальних границ мира, что-

бы услышать голос Бога».

В толкованиях на библейскую «Песню песней» типологическая христианская экзегеза традиционно рассматривает Соломона и его прославленную возлюбленную Суламиту как образы жениха-Христа и невесты-Церкви. Наложение этого толкования на евангельский сюжет, в котором Иисус и его последователи сопоставляются с Соломоном и царицей южной, привело к сближению образов царицы Сав-

ской и Суламиты-Церкви Христовой. Уже в «Беседах на Песнь Песней» Оригена они тесно переплетены, а чернота Суламиты (Песн. 1, 4-5) названа «эфиопской красотой». Это сближение получает развитие в средневековых комментариях к «Песни Песней», в частности, у Бернара Клервосского и Гонория Августодунского. Последний прямо называет царицу возлюбленной Савскую Христовой. В средневековых латинских Библиях инициал С на первой странице «Песни Песней» (лат. Canticum Canticorum) часто включал изображение Соломона и царицы Савской. В то же время, образ царицы как олицетворения Церкви связывался с образом Девы Марии, что, по всей видимости, стало одним из источников возникновения иконографического типа Чёрных Мадонн - так в католическом религиозном искусстве и почитании обозначаются картины или статуи, изображающей Деву Марию с ликом крайне тёмного оттенка, например, Ченстоховская икона Пресвятой Богородицы.

Крайне скудные исторические сведения о Царице Савской привели к тому, что ее личность обросла огромным количеством легенд и домыслов. Ей приписывалось и якобы обладание волосатыми ногами, и наличие гусиных ступней с перепонками. Её общение с Соломоном также мифологизировалось. Так, до нас дошло несколько вариантов загадок, которые она будто загадывала царю Соломону.

Впрочем, одно является самым главным и неоспоримым фактов в истории о Царице южной - именно она стала прообразом тех язычников-неиудеев, которые, придя послушать проповедь апостолов о Христе, поверили и наполнили Церковь новыми святыми и праведниками, и распространили христианство по всему земному шару.

Егор ПАНФИЛОВ

## Вера христианская

В советскую эпоху постоянно твердили, что религия это опиум для народа. Однако, следует внести ясность, что на самом деле это искаженные слова Карла Маркса. Основатель марксизма говорил следующее: «Религия это вздох угнетенной твари, сердце бессердечного мира, дух бездушных порядков. Религия есть опиум народа».

Опиум изначально использовался в медицине как сильное болеутоляющее средство. По прямому назначению его впоследствии перестали использовать, так как он вызывал наркотическую зависимость.

В богоборческое время в университетах создавались целые кафедры по научному атеизму. Но как ни старались атеисты, на все их доводы христианские богословы смогли дать достойные ответы. Ведь в любом споре против аргумента можно всегда найти контраргумент. Но что можно противопоставить не просто логическим убеждениям, а всей жизни?

Так, например, Дуглас Грешам, приемный сын английского писателя К.С.Льюиса, рос атеистом. Но попав в семью к своему отчему, Дуглас стал верующим христианином. О своем обращении бывший атеист рассказал в одном из интервью: «Он [Льюис] никогда не поучал меня, никогда ни к чему не призывал. Не читал мне моралей и не проводил длижизни. Он просто жил как христианин - каждую секунду. Глубоко и мощно. И это было заметно. И это действовало лучше любых слов и разговоров. Его пример жизни во Христе будет жить со мной до самого конца».

Атеисты постоянно боролись с религией. Но стоит ли христианство ставить в один ряд со всеми остальными религиями?

Христианство - это прежде всего жизнь, жизнь новая во Христе и со Христом. Христиане объединены не просто философским учением о Христе, верующих христиан объединяет Сам Христос, Который несомненно является Богом. Как уже было сказано, христианство - это жизнь, причем эта жизнь имеет начало, но не имеет конца, потому что распростирается в Вечность. Другие религии, пусть даже с очень возвышенным учением об идеалах, находятся на службе у человека, удовлетворяют неким духовным потребностям, некоему зову души, помогают человеку от-

рушил эту стену, ибо возвратил и даровал нам не новую «религию», а новую жизнь. Ибо во Христе был явлен конец религии, потому что Он сам был ответом на всякую религию и исполнением ее, утолением всей человеческой жажды Бога, потому что в Нем жизнь, утраченная человеком, была возвращена ему».

Выходит, что самое главное для верующего - это жизнь с Богом. Человек на своем пути к Небесам может преодолевать три ступени: раба, слуги и сына. Раб

самом деле, в Библии понятие рабства совсем не такое, как было в Римской империи. Быть рабом у какого-то господина считалось почетным делом. Например, Авраам отправил своего раба Елеазара в другую страну с подарками за невестой сыну. Быть рабом было равносильным быть членом се-

Разумеется, человек - сусвободолюбивое, и никому не хочется быть рабом даже у Бога, все стремятся к свободе. Только задумываются ли люди имен-

В принципе, если задуматься, то зачем Богу рабы? Неужели Бог может нуждаться в каких-то рабах??? Всемогущий Бог, если бы на самом деле нуждался в каком-то обслуживании, то создал бы Себе роботов, не дающих сбоев в программе. Человек был создан Богом явно не для рабства, а для жизни.

Итак, христианство предлагает нам совершенно особые отношения со своим Творцом. Для этого вовсе не нужно ждать, когда наступит физическая смерть или закончится длинная череда перевоплощений. Близость Бога мы можем ощутить уже сейчас в нашей повседневной жизни. Причем это будет не просто неким самовнушением или результатом длительных медитаций. Кроме того, мы можем не только ощутить близость, но и соединиться с Богом на самом видимом, материальном уровне в Таинстве Евхаристии или, по-другому, Причащения. Потому как в этом Таинстве мы принимаем внутрь себя под видом хлеба и вина Тело и Кровь Самого Бога Иисуса Христа.

Остается только определиться, верить ли нам искренне в Бога? Вера - это всегда дар и свободный выбор. Дар от Бога, который дается абсолютно всем людям без исключения, и свободный выбор каждого из нас. Можно было бы подвести нас к расстрельной стене и заставить поверить. Но это была бы не искренняя вера. Ученые могли бы привести серьезные доказательства, и нам пришлось бы все признать за неоспоримую истину, но и здесь не было бы веры. Настоящая, искренняя вера может быть лишь там, где есть свобода нашей воли.

Господь создал нас не просто некими послушными роботами. По Своей безграничной любви Он сделал нас свободными существами. И даже такой момент, как признание, есть ли Бог, тоже



дохнуть от напряжений ритма работы и отдыха; религия для людей стала частью культуры. Христианство же стоит выше всякой религии и всякой философской мыстельных бесед о смысле ли. Оно не предлагает человеку удовлетворения какихнибудь потребностей или усовершенствования неких физических или психических качеств за исполнение определенных религиозных обрядов или церемоний. Христианство указывает путь к новой жизни.

> По этому поводу очень хорошо сказал отец Александр Шмеман: «Религия нужна там, где существует непроходимая преграда между Богом и человеком. Но Богочеловек Иисус Христос раз-

все делает, боясь понести наказание. Так человек готов выполнить любую заповедь, чтобы только Бог не наказал его. Слуга все выполняет в надежде за свою службу получить награду. Так и мы порой от Бога ждем с нетерпением земных благ. Сын же выполняет все просьбы Отца просто по любви. Каждый из нас должен стремиться к тому, чтобы подняться на третью ступень «сына». Христианство именно это нам и предлагает- Божье усыновление.

Только вот в православии можно услышать такое образное выражение как «раб Божий». Многих оно не то что смущает, а даже служит камнем преткновения. На

с ней потом делать? Французский писатель Антуан де Сент-Экзюпери в своей повести «Военный летчик» очень четко подметил этот момент: «Что значит освободить? Если в пустыне я освобожу человека, который никуда не стремится, чего будет стоить его свобода? Свобода существует лишь для того, кто куда-то стремиться. Освободить человека в пустыне — значит возбудить в нем жажду и указать ему путь к колодцу. Только тогда его действия обретут смысл. Бессмысленно освобождать камень, если не существует силы тяжести. Потому что освобожденный камень не сдвинется с места».

но о свободе и о том, что

оставлено на наше усмотрение. Только стоит предупредить, что вера в Бога подразумевает собой не просто признание Его бытия. Например, для бесов это является очевидным, поэтому, как пишет апостол Иаков: «И бесы веруют, и трепещут» (Иак. 2, 19). Вера – это не столько знание, сколько именно опыт. То есть опытным путем человек учится тому, чтобы доверять Богу (т.е. верить не только в Бога, но и Богу), любить Его и стремиться к единению с Ним. Напомню, что теснейшим образом соединиться с Господом можно в Таинстве Евхаристии (Причащения).

Вера - это не единичный акт. После того, как человек уверовал, еще рано ставить точку. Такие понятия, как любовь и доверие к Богу безграничны, они способны совершенствоваться бесконечно, как и сама вера. Чем сильнее будет верить человек, тем больше он станет испытывать чувство внутренней, глубокой и неподдельной радости.

Кроме того, никто не может гарантировать, верующего не начнут одолевать сомнения. Не стоит спешить с тем, чтобы их игнорировать и просто слепо верить. Даже, если и появятся какие-то колебания, то пусть они будут такими же искренними, как и вера. Главное, чтобы было желание честно разобраться, в чем именно мы сомневаемся. Например, святой апостол Фома не спешил верить словам других апостолов о том, что Христос воскрес. Господь не упрекнул Своего ученика за это, а наоборот дал ему возможность развеять все сомнения. Если быть до конца честными и искренними, то Бог поможет во всем разобраться и вера станет еще крепче.

Так все-таки верить или не верить?... Жить с Богом или без Него?... Этот выбор, дорогие читатели, делайте самостоятельно. Бог в помощь вам.

# Иконография святых апостолов Петра и Павла

Святые апостолы Петр и Павел, вероятно, одни из самых узнаваемых в христианской иконографии. Их черты легко запоминаются: короткая, кудрявая, с проседью борода Петра или высокий, с залысинами лоб Павла. Даже едва знакомый с Преданием человек всегда догадается, что «с ключами» — это Петр, потому что именно он у врат рая встречает умерших.

Иконография этих святых достаточно разнообразна. Их изображения появляются в христианском искусстве очень рано, видимо, вместе с возникновением самого этого искусства. Апостолов изображали в евангельских сценах, например, на рельефах раннехристианских саркофагов и во фресковых циклах катакомб. Там же встречаются сюжеты, посвященные их житиям, например, «Взятие Петра под стражу» или «Изведение источника воды в Мамертинской темнице».

Встречаются символические образы, посвященные важной теме получения апостолами духовной власти. Например, в центральной части саркофага Юния Басса изображен восседающий на небесном престоле Христос, вручающий апостолам Закон и ключи. Эти ключи, образно трактующиеся как ключи врат Небесного Царства, символизируют полученное апостолами от Господа право судить о жизни человека: «Истинно говорю вам: что вы свяжете на земле, то будет связано на небе; и что разрешите на земле, то будет разрешено на небе» (Мф. 18:18).

Известны и отдельные изображения апостолов, встречающиеся в разных видах изобразительного искусства: в памятниках монументальной росписи, в произведениях станковой живописи, в декоративно-прикладном искусстве. Очевидно, первоначальное предание до-



Сцены из жития ап.Петра. Саркофаг «Двух Заветов» или «догматический». 325-350 г. Музеи Ватикана

статочно точно описывало внешность апостолов Петра и Павла. Во всяком случае, уже самые ранние из сохранившихся образов передают те характерные черты, которые потом воспроизводились художниками на протяжении веков вплоть до наших дней. Ярко выраженные портретные детали могут объясняться тем, что самые первые изображения создавались со слов тех, кто воочию видел апостолов, однако, произведения столь раннего периода неизвестны нам.

На энкаустической иконе (Энкаустика - техника живописи, в которой связующим веществом красок является воск) апостола Петра, одной из первых, написанных на доске, присутствуют те же черты, что и на фреске римских катакомб, в мозаиках базилик, в произведениях скульптуры, на донышках поминальных сосудов. Большие глаза, характерные обрамляющие лоб волнистые волосы, форма седеющей бороды и усов — черты, ясно свидетельствующие, что перед нами именно апостол Петр. Даже если бы художник не изобразил связку ключей в руке апостола, трудно было бы ошибиться. Интересной деталью этого



Энкаустическая икона. VI в. Монастырь св. Екатерины, Синай, Египет

образа является крест, по размерам и форме напоминающий скорее посох, — это и знак мученичества, которое претерпел апостол, и атрибут пастыря Церкви — стада Христова.

Определенную роль в создании иконографии апостолов сыграло искусство римского скульптурного портрета, в котором техника портретирования достигла совершенства. Можно сравнить синайскую икону с некоторыми другими образами, чтобы убедиться в существовании четкой типологии в изображении апостола Петра. Удивительно, что художники разных поколений, жившие в различных концах христианской ойкумены, работавшие в разных техниках, никогда не видевшие творений друг друга, не имевшие ни печатных репродукций, ни миллионов «картинок» в интернете, так точно «совпадали» в написании этого лика.

Особую группу составляют изображения Петра и Павла вместе. В ранних вариантах апостолы чаще всего изображаются оплечно, в профиль. Возникновение иконографического варианта объясняется значением для Церкви проповеди первоверховных апостолов Петра и Павла, их миссионерских трудов. Кроме этого, изображение связано и с обстоятельствами последних дней и кончины апостолов, казненных в один день. На одном из удивительных памятников раннехристианского искусства — донышке стеклянного сосуда с изображением, выполненным золотом, представлена тема небесного прославления апостолов. Между апостолами изображен увенчивающий их Хри-CTOC.

На другом донце образ Христа отсутствует, но над профильными полуфигурами апостолов размещен один большой венец. Сцена, в которой Господь прославляет того или иного святого, даруя ему венец, довольно распространена в христианском искусстве. Образ венца мученичества и святости соотносился с темой победы над грехом, и смертью, темой триумфа, поэтому иконография такого сюжета была заимствована из античного искусства, где существовала схема изображения победителей состязаний и военных триумфаторов.

Изображение апостолов Петра и Павла в единой композиции встречается и в декоративном убранстве храмов, особенно в тех зонах, где архитектура подсказывает симметричное решение.

Поскольку апостолы были казнены в один день, память их, соответственно, стала отмечаться Церковью в один день — 12 июля (29 июня по Юлианскому календарю). Литургическая практика неизбежно повлияла на распространение «общего» образа двух апостолов: логично в качестве праздничной создавать единую икону, а не две отдельные.

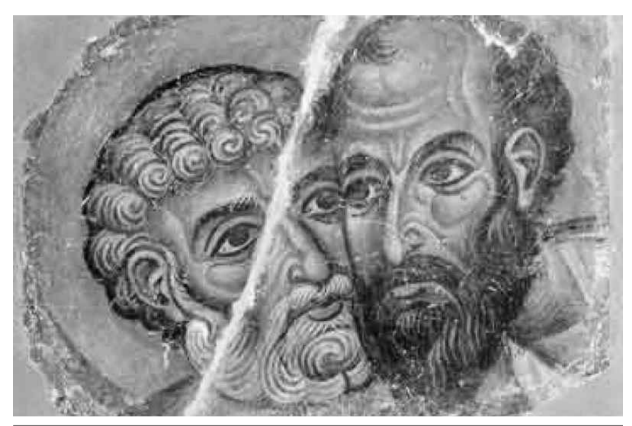
В средневизантийский период за апостолами «закрепляются» определенные цвета одеяний. У Петра синий (голубой) хитон и желтый (охристый) плащ. У Павла — синий хитон и вишневый плащ. В западноевропейском искусстве Павла традиционно изображают с мечом, поскольку как римского гражданина его не подвергли длительной казни — распятию, а казнили через усечение головы. Меч в руке апостола — знак его мучения и победы над смертью, как и крест, обычно изображаемый в руках мучеников.

Развитие алтарной преграды и последовавшее за ним возникновение высокого иконостаса стало причиной создания множества икон апостолов Петра и Павла, входящих в состав деисусного чина. Одним из самых известных образов такого рода является дошедшая до нас икона из так называемого Звенигородского чина, созданная преподобным Андреем Рублевым.

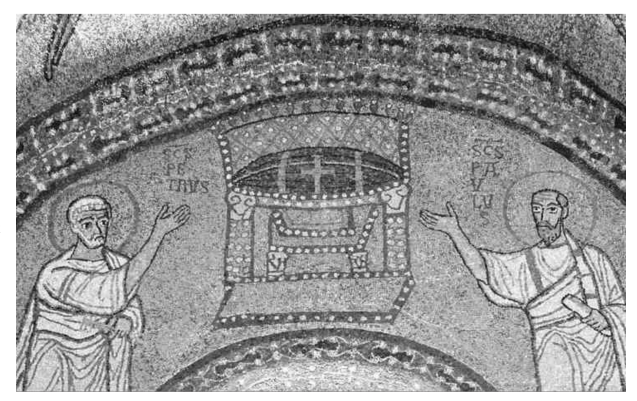
Надежда НЕФЕДОВА pravmir.ru



Христос увенчивает апостолов Петра и Павла. Донце поминального сосуда. Рим. IV в. Метрополитен-музей, Нью-Йорк, США



Сохранившийся фрагмент фрески монастыря Ватопед. Конец XII в. Афон, Греция



Мозаика капеллы Сан Дзено церкви Санта Прасседе. 817-824 г. Рим

## Гродненский детский хоспис - требуется помощь!



С 2008 года в Гродно действует детский хоспис, где помогают семьям с неизлечимо больными детьми. Самый распространенный диагноз – онкология.

Вылечить этих детей нельзя, но можно и необходимо предложить им помощь, поддержку, заботу, любовь. Важно помнить, что каждый день для каждого такого ребенка может стать последним.

ОБО «Гродненский детский хоспис» существует благодаря взносам, поступающим из государственных и коммерческих организаций, а также пожертвованиям частных лиц. Все полученные средства используются на приобретение оборудования и средств ухода за больными.

Отдел по церковной благотворительности и социальному служению Гродненской епархии и Учреждение «Гродненское благотворительное общество» просит

отозваться всех, кто может помочь тяжело и безнадежно больным детям. Детский хоспис нуждается как в финансовой поддержке, так и в помощи волонтеров.

Дорогие друзья! Давайте откликнемся и окажем посильную помощь сотрудникам хосписа и семьям, которые ежеминутно с бедой на «ты»! Телефон для помощи: 8 902 214 14 14. Звонок с городского номера, перечисляется 20 000 рублей.

#### Реквизиты:

ОБО «Гродненский детский хоспис» ЗАО "Альфа-Банк" г. Гродно, ул. К.Маркса, 44 код 270 УНП: 590374018 P/p 3015207242005

### Помощь в сборе средств на лечение

Отдел по церковной благотворительности и социальному служению Гродненской епархии и Учреждение «Гродненское благотворительное общество» обращается ко всем неравнодушным людям с просьбой оказать помощь в сборе средств на лечение Синкеля Арсения (2,5 года, г. Гродно).

С первых дней рождения Арсения родители мальчика ведут активную борьбу за его жизнь. И Арсений тоже мужественно борется за свое здоровье.

«К сожалению, затраты на лечение просто нереально большие. А времени мало, и оно играет против нас, - обращается ко всем мама Арсения. – Да, это не смертельный приговор, но, если ребенка не реабилитировать, он обречен на пожизненное заключение в своем искореженном спастикой и болью непослушном теле. Мы надеемся, что не останется глух к нашей беде ни один человек, и обращаемся ко всем добрым людям».

Дорогие друзья! Давайте откликнемся и окажем помощь и поддержку маленькому Арсению в борьбе за возможность жить здоровым! Наверное, у нас не получится изменить мир, но вместе мы можем попробовать изменить мир для Арсения и его родителей.

#### Реквизиты:

«Сберегательный банк» Беларусбанк» филиал 400/146 OAO «АСБ Беларусбанк» УНП: 500156630, БИК: 152101752. г. Гродно, ул. Кабяка 2 В БЕЛАРУССКИХ РУБЛЯХ - р/сч № 000004,

Транзитный счет № 3819382100034 код валюты 974,

Субкорреспонд. счет № 6100007528346 код 752. ВСЕ СЧЕТА ОТКРЫТЫ НА ИМЯ СИНКЕЛЬ ВИТАЛИЙ КАЗИМИРОВИЧ (папа АРСЕНИЯ)

SINKEL VITALI КН1891925, Индентификационный №3310185К037РВ1,

ВЫДАН 23/02/2010 ОКТЯБРЬСКИМ РОВД г. ГРОДНО, ВЕЛАРУСЬ

ДЕЙСТВИТЕЛЕН по 31/01/2030.

АДРЕС ПОЛУЧАТЕЛЯ: БЕЛАРУСЬ, г. ГРОДНО, ул. ВИШНЕВЕЦКАЯ, д. 2А, кв. 22

### Курсы по изучению языка жестов (сурдоперевода)

При отделе церковной благотворительности и социального служения открылись курсы по изучению языка жестов (сурдоперевода). Занятия проходят по вторникам и пятницам в 19:00 в помещении социального отдела Гродненской епархии по адресу г.Гродно, ул. Академическая, д.2 (вход в социальный отдел находится напротив входа в Гродненский дом офицеров). Занятия проводит председатель Гродненской областной организации "БелОГ" Анна Григорьевна Супрун.

Справки по телефону: +375 33 655 32 94 (иерей Тимофей Ноздрин)

#### «Гродненские епархиальные ведомости» издаются по благословению Высокопреосвященнейшего Артемия, Архиепископа Гродненского и Волковысского

Учредитель: Гродненская епархия

Главный редактор: Дмитрий Павлюкевич

Компьютерная верстка: Дмитрий Павлюкевич

Корректор:

Светлана Павлюкевич

#### Редколлегия:

протоиерей Анатолий Ненартович протоиерей Александр Велисейчик протоиерей Александр Железный протоиерей Александр Хомбак иерей Иоанн Велисейчик иерей Владимир Борисевич протодиакон Иоанн Авсиевич

Газета зарегистрирована Министерством информации Республики Беларусь Регистрационное свидетельство №1358 от 30 апреля 2010г.

«Одобрено Синодальным информационным отделом Русской Православной Церкви» Свид. №189 от 2 декабря 2011г.

Издается ежемесячно на русском и белорусском языках Газета набрана и сверстана в Объем- 3 усл. печ. листа Тираж 1100 экз.

Адрес:

230023, г.Гродно, ул. Горького, 2

Адрес для писем: 230023, г.Гродно, ул.Ожешко, 23,

тел. (8-0152) 77-06-86

Наш адрес в Интернете: http://www.orthos.org E-mail: gev@prihod.info

Подписной индекс 63609 Для предприятий 636092 Цена договорная редакции «ГЕВ»

Отпечатано в ГОУПП Гродненская типография 230025, г. Гродно, ул.Полиграфистов, 4. ЛП №02330/39 от 27 03 2014 года

Сдана в набор 13.07.2015 Подписана в печать(16:20) 13.07.2015 Подписана в свет 13.07.2015

№7, 2015г.

Заказ №4046